
IL PRIMATO DI DIO E LA PAROLA DI DIO 
Chieti, Pontificio Seminario Regionale “S. Pio X” – 10 febbraio 2026 

Ab. Donato Ogliari O.S.B. 

Propongo, in questa nostra meditazione, di farci accompagnare dalla figura 
del profeta Geremia, esempio concreto di una vita trasformata e plasmata dal 
“primato di Dio” attraverso la chiamata profetica e un’interazione profonda con 
la Parola di Dio che lo interpellava. 
Dal momento in cui il Signore – per dirla con l’espressione utilizzata dallo 

stesso Geremia – gli aveva rivolto la Parola (cf. Ger 1,4) – Geremia ha sempre 
vissuto in funzione della chiamata ricevuta, anche se l’assunzione del compito 
affidatogli non è mai stata priva di scossoni e di lacerazioni. È nota la 
lamentazione che egli rivolgerà al Signore e con la quale, con parole 
fortissime, esprimerà il proprio disappunto nell’essersi ritrovato a essere e a 
fare quello che non avrebbe mai immaginato di diventare e di fare. «Mi hai 
sedotto Signore – dirà Geremia al Signore –, e io mi sono lasciato sedurre; mi 
hai fatto violenza e hai prevalso» (Ger 20,7-9) . 1

La descrizione migliore di questo processo è stata data da un teologo 
israeliano, André Neher (1914-1988), uno studioso biblico di grande qualità, 
oltre che un vero e proprio mistico: 

«È dall’alterazione che ha inizio il dolore del profeta. Un uomo diviene 
diverso. È strappato alla propria famiglia, al suo ambiente, alle sue 
condizioni di vita, alla sua mentalità, al suo temperamento e buttato 
altrove da Dio. È sottratto al suo stesso io e, trasformato, non riconosce 
più sé stesso. Si fa di lui la sua stessa contraddizione; dire ciò che non ha 
mai pensato, annuncia ciò che ha sempre temuto. La sua esistenza è il 
paradosso del suo essere. (…) Il profeta ha dinanzi a sé l’Assoluto. 
L’alterazione ha per conseguenza ultima l’abbandono. Trasformato dalla 
profezia, il profeta è nell’Assoluto agli occhi degli uomini e, davanti a Dio, 
è fra gli uomini. È sé stesso, senza mai esserlo» . 2

Geremia è dunque un esempio concreto di che cosa significhi, in profondità, 
vivere il primato di Dio nella propria vita. Tenendo sullo sfondo la figura di 
Geremia, riportiamo alla nostra attenzione alcuni aspetti che parlano anche a 
noi che abbiamo acconsentito a fare del “primato di Dio” il cuore della nostra 
presenza e missione nella Chiesa e nel mondo. 

1. L’AMORE DI DIO CI PRECEDE 
In primo luogo, come per Geremia, siamo invitati a riconoscere che la nostra 

chiamata nasce dall’Amore di Dio che ci precede, un amore che viene da 

 Non va dimenticato che i termini qui utilizzati da Geremia, nella Scrittura ebraica – il cui linguaggio è 1

corposo più che concettuale – fanno normalmente riferimento alla violenza fisica di un uomo nei 
confronti di una donna (cf. Es 22,15 e Dt 22,25-29).

 A. NEHER, L’essenza del Profetismo, Casale Monferrato (Marietti) 1894, pp. 244-246.2



 2

lontano, dal precordio della stessa Trinità, potremmo dire. Così, del resto, 
aveva detto il Signore a Geremia: «5“Prima di formarti nel grembo materno, ti 
ho conosciuto, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito 
profeta delle nazioni”» (Ger 1,5). 
Anche noi, che siamo stati chiamati dal Signore, siamo sempre stati da Lui 

conosciuti e amati. All’inizio della nostra vocazione c’è stata la sua iniziativa 
amorosa . Questo primato di Dio, che si traduce per prima cosa nel suo 3

sguardo d’amore, non è un concetto teologico astratto, ma la roccia su cui 
poggia saldamente la nostra identità e dunque la nostra esistenza di uomini e 
di presbiteri. Radicati nell’Amore di Dio che per primo ci ha raggiunti, siamo 
inviati a predicare e a testimoniare la verità e la bellezza di questo stesso 
amore agli altri. 
Ne consegue che vivere il “primato di Dio” nella nostra vita sacerdotale 

significa anche riconoscere che l’efficacia del nostro ministero non dipende 
innanzitutto dalla nostra bravura, dalla nostra eloquenza o dalle nostre 
capacità organizzative, ma dal riconoscimento di questo amore che ci 
precede, che ci avvolge, ci sostiene e ci modella anche quando noi 
recalcitriamo. Questo amore ha un volto ben preciso, quello di Gesù: è da Lui 
che attingiamo la linfa che nutre la nostra vita e il nostro ministero. È lui, infatti, 
il protagonista principale di ogni nostra azione pastorale. Questo ordine è 
irreversibile: quando lo invertiamo credendo di essere noi noi protagonisti, 
trasformiamo il nostro ministero in attivismo e la nostra missione di annunciare 
e testimoniare in mero efficientismo.  

2. LA CENTRALITÀ DELLA RELAZIONE CON CRISTO 
Capita senz’altro a tutti di sentirsi come schiacciati dalle urgenze pastorali. La 

lista è lunga e sembra non finire mai, mentre il tempo sembra sempre 
insufficiente. In questo vortice, emerge subdola la tentazione più pericolosa, 
ossia sostituire Dio con le “cose di Dio”, sostituire, cioè, il primato di Dio che 
passa attraverso la nostra diuturna disponibilità a conformarci a Cristo, con le 
attività che svolgiamo. In altre parole, si può essere così occupati nel servizio 
del Signore da dimenticare il Signore stesso. Marta, la sorella di Maria e di 
Lazzaro, ci è di ammonimento. Ella non faceva nulla di sbagliato nel servire il 
Maestro, anzi si era contrariata nel vedere sua sorella Maria intenta ad 
ascoltare Gesù accovacciata ai suoi piedi. Eppure Gesù le rivolse un dolce 
rimprovero: «Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una 
cosa sola c’è bisogno» (Lc 10,41-42a). Quella “cosa sola” di cui c’è bisogno è 
proprio Lui, la relazione personale con lui, lo “stare con lui” (cf. Mc 3,13) per 
entrare sempre più profondamente in sintonia con lui e il suo Vangelo. Senza 
questa consapevolezza e questa prioritaria ricerca di Gesù, della sua 
presenza e della sua amicizia, il nostro ministero rischia di essere sterile.  
Nell’episodio in cui si narra dei problemi sorti nella primitiva comunità 

cristiana riguardo all’assistenza alle vedove di lingua greca, che venivano 

 Gesù lo ricorderà chiaramente ai suoi apostoli: «Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv 3

15,16).



 3

trascurate in favore di quelle di lingua ebraica, e in cui si decide l’istituzione dei 
diaconi, gli Apostoli indicano quali sono le priorità alle quali essi devono 
conformare il proprio ministero: «Quanto a noi, ci dedicheremo alla preghiera e 
al ministero della Parola» (At 6,4). 

––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 
Il seguente racconto illustra in maniera suggestiva questa verità: 
«Un giorno, un vecchio professore fu chiamato come esperto a parlare sulla 

pianificazione più efficace del proprio tempo ai quadri superiori di alcune grosse 
compagnie nordamericane. Decise allora di tentare un esperimento. In piedi, 
tirò fuori da sotto il tavolo un grosso vaso di vetro vuoto. Insieme prese anche 
una dozzina di pietre, grosse quanto palle da tennis, che depose delicatamente 
una a una nel vaso fino a riempirlo. Quando non si poteva aggiungere più altri 
sassi, chiese agli allievi: “Vi sembra che il vaso sia pieno?” e tutti risposero “Si!”. 

Si chinò di nuovo e tirò fuori da sotto il tavolo una scatola piena di breccia che 
versò sopra le grosse pietre, movendo il vaso perché la breccia potesse 
infiltrarsi tra le pietre grosse fino al fondo. “È pieno questa volta il vaso?” 
chiese. Divenuti più prudenti, gli allievi cominciarono a capire e risposero: 
“Forse non ancora”. Il vecchio professore si chinò di nuovo e tirò fuori questa 
volta un sacchetto di sabbia che versò nel vaso. La sabbia riempì gli spazi tra i 
sassi e la breccia. Quindi chiese di nuovo: “È pieno ora il vaso?”. E tutti, senza 
esitare, risposero: “No!”. Infatti il vecchio prese la caraffa che era sul tavolo e 
versò l’acqua nel vaso fino all’orlo. 

A questo punto domanda: “Quale grande verità ci mostra questo 
esperimento?”. Il più audace rispose: “Questo dimostra che anche quando la 
nostra agenda è completamente piena, con un po’ di buona volontà, si può 
sempre aggiungervi qualche impegno in più, qualche altra cosa da fare”. “No” 
rispose il professore. “Quello che l’esperimento dimostra è che se non si 
mettono per primo le grosse pietre nel vaso, non si riuscirà mai a farvele 
entrare in seguito. Quali sono le grosse pietre, le priorità, nella vostra vita? La 
cosa importante è mettere queste grosse pietre per prime nella vostra agenda». 

–––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––––– 

Concretamente, per noi sacerdoti, mettere nel vaso della nostra quotidianità 
innanzitutto le pietre grosse significare iniziare la giornata fondandola sulle 
giuste priorità: un tempo appositamente dedicato alla preghiera e al dialogo 
con il Signore, di modo che le attività quotidiane – previste e non previste – 
ricevano luce e forza da essi. È vero che, a volte, le urgenze pastorali possono 
impedire un normale ritmo di preghiera, di intrattenimento con il Signore 
nell’ascolto della sua Parola, ma le urgenze sono, appunto, quello che il loro 
nome dice, e non il tessuto ordinario dell’attività pastorale. 
San Bernardo aveva usato parole molto dure per stigmatizzare la tentazione 

ricorrente di lasciarci trasportare dalle attività, questa menzogna sottile che 
corrode e lentamente inaridisce la nostra anima. Scrivendo a papa Eugenio III, 
suo antico discepolo, chiama “maledette occupazioni” quelle attività che non 
sono sufficientemente supportate dalla preghiera: 

«Non confidare troppo nel grado di preghiera che ora possiedi: esso può 



 4

deteriorarsi. Temo che in mezzo alle tue occupazioni, che sono molte, 
non avendo speranza alcuna che abbiano fine, la tua anima inaridisca. È 
quindi più prudente che tu ti sottragga a tali occupazioni in tempo, 
piuttosto che essere da esse trascinato, a poco a poco, là dove non vuoi 
andare, cioè verso la durezza del cuore. Ecco dove potrebbero condurti 
queste maledette occupazioni, se darai ad esse tutto te stesso, senza 
lasciare per te niente di tuo. Poiché tutti ti hanno a disposizione, sii anche 
tu uno di quelli che dispongono di te. Ricordati dunque, (...), di restituire te 
a te stesso. Usa anche tu di te stesso, con tanti altri, o almeno dopo gli 
altri» . 4

Similmente, Benedetto XVI – in un discorso ai sacerdoti – diceva che 
«una priorità molto importante è anche la relazione personale con 

Cristo. Nel Breviario, il 4 novembre, leggiamo un bel testo di san Carlo 
Borromeo, grande pastore, che ha dato veramente tutto sé stesso, e che 
dice a noi, a tutti i sacerdoti: “Non trascurare la tua propria anima: se la 
tua propria anima è trascurata, anche agli altri non puoi dare quanto 
dovresti dare. Quindi, anche per te stesso, per la tua anima, devi avere 
tempo”, o, in altre parole, la relazione con Cristo, il colloquio personale 
con Cristo è una priorità pastorale fondamentale, è condizione per il 
nostro lavoro per gli altri! E la preghiera non è una cosa marginale: è 
proprio “professione” del sacerdote pregare, anche come rappresentante 
della gente che non sa pregare o non trova il tempo di pregare. La 
preghiera personale, soprattutto la  Preghiera delle Ore, è nutrimento 
fondamentale per la nostra anima, per tutta la nostra azione» . 5

E ancora: 

«Questo è proprio del Pastore, che sia uomo di preghiera, che stia 
dinanzi al Signore pregando per gli altri, sostituendo anche gli altri, che 
forse non sanno pregare, non vogliono pregare, non trovano il tempo per 
pregare. Come si evidenzia così che questo dialogo con Dio è opera 
pastorale!» . 6

Più vicino a noi, risentiamo quanto il vescovo Don Tonino Bello – un uomo 
alieno da spiritualismi – diceva al riguardo: 

«Sulla preghiera, la prima cosa che mi viene da dire è che sono 
rammaricato di non poter pregare di più. Sperimento tutti i giorni che, 
quando mi sono intrattenuto a lungo col Signore e gli ho confidato tutti i 
problemi pastorali e personali che mi travagliano, le difficoltà mi si 
risolvono tra le mani come un cubetto di ghiaccio che si scioglie al sole. 

 BERNARDO DI CHIARAVALLE, De consideratione, I,2ss.4

 BENEDETTO XVI, Conclusione dell’Anno sacerdotale. Colloquio con i sacerdoti, Piazza San Pietro, 10 5

giugno 2010.

 Incontro del Santo Padre Benedetto XVI con i sacerdoti della Diocesi di Albano, Castell Gandolfo, 31 6

agosto 2006.



 5

Ma quando sono schiacciato dalle necessità che premono e l’assedio 
delle urgenze stringe il mio tempo, subisco spesso la tentazione del “fai 
da te”: ed è una mezza tragedia, perché non solo rimango travolto 
dall’affanno delle cose, ma non riesco neppure a dare sbocchi plausibili a 
quelle poche cose che mi riescono. 
I Padri del deserto parlavano di demonio meridiano. Io penso che ci sia 

anche un demonio mattutino. Ancora più terribile. È quello che ti tenta 
quando, per sbrigare le tue cose, ti alzi qualche ora prima del solito e, 
invece che piantarti davanti al tabernacolo con un abbondante 
supplemento d’orazione, ti immergi subito nel vortice delle faccende. (...) 
A un prete che mi dichiarasse di far fatica a trovare il tempo per pregare, 

direi così: “Fratello mio, te lo dico perché l’ho sperimentato sulla mia 
pelle, non cedere alla lusinga della tua presunta onnipotenza. E’ un delirio 
funesto che, alla lunga, ti distrugge. Io stesso, le frane più grosse nella 
mia vita pastorale le ho combinate quando ho fatto assegnamento sul mio 
genio e sul mio dinamismo. Poi, forse un po’ tardi, mi sono accorto che 
avrei potuto investire meglio le mie risorse legandomi in cooperativa col 
Signore. Cosa che ho fatto subito.  
È vero che questa nuova formula aziendale mi costringe a perdere 

parecchio tempo col mio socio per l’impostazione concordata del lavoro, 
per l’elaborazione bilaterale dei progetti, per la verifica dell’attività e per la 
revisione contabile: però, a parte il piacere di godere dell’amicizia e della 
confidenza di questo partner davvero eccezionale, debbo dire che la 
fatica si dimezza e che gli affari tornano. Parola d’uomo”. (...) 
Senza l’alimentazione della preghiera (programmata, prevista anche 

nella sua estensione, non lasciata all’occasionalità), la nostra spiritualità 
sarà solo appariscente: come la bellezza di certi bouquet che, però, 
quando ti avvicini, ti accorgi che sono costituiti da fiori finti, senza 
morbidezza e senza profumo» (Don Tonino Bello). 

3. “SEGNI” DELL’ASSOLUTO 
Ritornando al profeta Geremia, la sua vita – ormai trasformata e plasmata 

dalla Parola di Dio – era divenuta essa stessa un “segno” attraverso cui Dio 
parlava al suo popolo. 
– Geremia è invitato a tagliarsi i capelli e a fare lutto, come segno di Dio che 

vede strappata la bellezza del popolo a causa del suo peccato ; 7

 «Taglia la tua chioma e gettala via, / e intona sulle alture un lamento, / perché il Signore ha rigettato 7

e abbandonato / questa generazione che ha meritato la sua ira» (Ger 7,29).



 6

– Geremia è invitato a non sposarsi, a non avere figli e a non essere parte 
delle “liturgie” familiari e domestiche della vita, per essere segno della 
solitudine esistenziale e della “sterilità” cui porta il peccato del popolo . 8

– Geremia deve comprare un campo, pur sapendo e annunciando la 
Deportazione, come segno di speranza del ritorno . 9

Geremia vive all’ombra dell’Assoluto. L’Assoluto è il suo destino, la sua luce, 
la sua forza, il suo riparo, ma anche la ragione dell’incomprensione di cui sarà 
fatto oggetto. Egli deve, infatti, annunciare sapendo già che dovrà 
sperimentare ciò che anche Dio vive: il non ascolto, il rifiuto . Questo darà 10

voce alle “lamentazioni” di Geremia, il quale urlerà a Dio la sua frustrazione, 
provocata dal fatto che deve continuamente scontrarsi con il rifiuto del popolo, 
rifiuto del messaggio di cui è portatore e rifiuto della sua stessa persona . E 11

tuttavia, egli diventa “segno” di Dio proprio quando egli sperimenta la non 
corresponsione del popolo, anche quando il suo annuncio – come nel caso 
dell’acquisto del campo – è foriero di speranza nel futuro.   
Con Gesù questo aspetto diventerà centrale nel cammino di sequela e di 

invio: il discepolo è chiamato a percorrere lo stesso itinerario di Gesù, 
compresa la persecuzione e la croce, e a percorrerlo insieme con Lui , 12

divenendo un segno eloquente del “primato di Dio” e del suo Regno. 
Anche noi, come Geremia, siamo chiamati a essere “segno” dell’Assoluto in 

mezzo ai nostri fratelli e sorelle, particolarmente coloro che sono stati affidati 
alle nostre cure. Chi desidera vivere il “primato di Dio” nella propria vita deve 
rendersi vulnerabile alla Parola e all’agire del Signore, mettendo nel conto le 

 «1Mi fu rivolta questa parola del Signore: 2“Non prendere moglie, non avere figli né figlie in questo 8

luogo, 3perché dice il Signore riguardo ai figli e alle figlie che nascono in questo luogo e riguardo alle 
madri che li partoriscono e ai padri che li generano in questo paese: 4Moriranno di malattie strazianti, 
non saranno rimpianti né sepolti, ma diverranno come letame sul suolo. Periranno di spada e di fame; 
i loro cadaveri saranno pasto agli uccelli del cielo e alle bestie della terra”. 5Poiché così dice il Signore: 
“Non entrare in una casa dove si fa un banchetto funebre, non piangere con loro e non commiserarli, 
perché io ho ritirato da questo popolo la mia pace — oracolo del Signore —, la mia benevolenza e la 
mia compassione. 6Moriranno in questo paese grandi e piccoli; non saranno sepolti né si farà lamento 
per loro e nessuno per disperazione si farà incisioni né per lutto si taglierà i capelli per loro. 7Non si 
spezzerà il pane all’afflitto per consolarlo del morto e non gli si darà da bere il calice della 
consolazione per suo padre e per sua madre”. 8Non entrare nemmeno in una casa dove si banchetta 
per sederti a mangiare e a bere con loro, 9poiché così dice il Signore degli eserciti, Dio d’Israele: 
Ecco, sotto i vostri occhi e nei vostri giorni farò cessare da questo luogo i canti di gioia e di allegria, i 
canti dello sposo e della sposa”» (Ger 16,1-9).

 «Poiché dice il Signore degli eserciti, Dio di Israele: Ancora si compreranno case, campi e vigne in 9

questo paese!» (Ger 32,15).

 «25Da quando i vostri padri sono usciti dall’Egitto fino ad oggi, io vi ho inviato con assidua premura 10

tutti i miei servi, i profeti; 26ma non mi hanno ascoltato né prestato orecchio, anzi hanno reso dura la 
loro cervice, divenendo peggiori dei loro padri. 27Dirai loro tutte queste cose, ma non ti ascolteranno; li 
chiamerai, ma non ti risponderanno» (Ger 7,25-27). Si veda anche 11,1-8.

 Cf., ad esempio, Ger 15,10-14.16-18; 20,7-9.14-15.18; 26,7-9.11

 Cf. Gv 15,20; Mt 5,11-12; Mc 8,31-35 e //.12



 7

contrarietà. «Il profeta – come ci ha ricordato sopra A. Neher – ha dinanzi a sé 
l’Assoluto. L’alterazione ha per conseguenza ultima l’abbandono». 
Fare del primato di Dio il Leitmotiv della nostra vita e del nostro ministero 

comporta dunque anche l’esperienza dell’incomprensione, e di quel senso di 
solitudine che talora ne deriva, come parte integrante del nostro ministero. 
Essa non è, tuttavia, un’esperienza di sterilità, bensì un’occasione che ci apre 
con maggior fiducia alla Grazia e in cui l’anima si spoglia delle sue sicurezze 
umane per appoggiarsi solo su Dio e sulla sua Parola generatrice di vita. È 
allora, cioè, che noi impariamo chi siamo veramente, al di là dei ruoli e delle 
aspettative, scoprendo le nostre fragilità, le nostre resistenze, i nostri idoli 
nascosti, ma soprattutto sperimentando la tenerezza del Padre che ci ama, e 
che ci ama non per quello che facciamo, ma per quello che siamo. 
Inoltre, quando Dio occupa veramente il primo posto, il cuore diventa libero. 

Libero dal bisogno di approvazione, libero dalla tirannia delle aspettative altrui 
e dei risultati che bisogna esibire, libero dalla paura del fallimento, libero dalle 
frustrazioni che paralizzano, libero anche dalle sofferenze, perché anche 
queste ultime vengono vissute alla luce della grande speranza che il Signore 
Gesù ha incarnato. 
Questa libertà che ci è dato di sperimentare ci consente di vivere il nostro 

ministero con serenità, consapevoli che non stiamo cercando di costruire 
qualcosa per noi, ma stiamo collaborando con Dio per far crescere il suo 
Regno, come Lui sa. Se il primato di Dio è vissuto in questo modo, allora 
anche le difficoltà non potranno scoraggiarci, perché la nostra ancora non è 
fissata in noi, ma in Dio, non in terra ma in cielo, e, anche in mezzo alle 
tempeste, il Signore non mancherà di farci sentire la sua presenza che 
consola e vivifica. 
Al riguardo, c’è un’immagine evangelica molto bella, tratta dal Vangelo di 

Marco, alla quale dovremmo riandare spesso col pensiero, soprattutto nei 
momenti di stanca, di aridità, di delusione.  
«47Venuta la sera, la barca era in mezzo al mare ed egli, da solo, a terra. 

48Vedendoli però affaticati nel remare, perché avevano il vento contrario, sul 
finire della notte egli andò verso di loro, camminando sul mare, e voleva 
oltrepassarli. 49Essi, vedendolo camminare sul mare, pensarono: «È un 
fantasma!», e si misero a gridare, 50perché tutti lo avevano visto e ne erano 
rimasti sconvolti. Ma egli subito parlò loro e disse: «Coraggio, sono io, non 
abbiate paura!». 51E salì sulla barca con loro e il vento cessò» (Mc 6,47-51a). 
È peculiarità di Marco aver aggiunto a questa scena il particolare che Gesù 

voleva oltrepassare i suoi discepoli che, nella barca, remavano contro il vento 
contrario. Come Figlio di Dio, Gesù avrebbe potuto oltrepassarli facilmente, e 
invece cambia idea e decide di non farlo. Anziché oltrepassarli, dunque, sale 
sulla barca con loro, e solo allora il ventò cessò. È la presenza del Signore a 
bordo della barca della nostra vita e della barca della Chiesa che ci consente 
di procedere anche in mezzo alle difficoltà e alle contraddizioni della micro- e 



 8

macro-storia. Gesù non ci lascia soli! Egli è sempre con noi, al nostro fianco, 
soprattutto nei momenti più difficili o bui del nostro ministero!  13

4. “SERVI” DELLA PAROLA 
Vivere il “primato di Dio” comporta, da parte del credente, una docile 

sottomissione alla sua Parola. Ce lo ha insegnato lo stesso Gesù, il quale era 
– per così dire – al servizio del suo stesso Vangelo, in quanto annunciava e 
faceva ciò che il Padre suo gli diceva di annunziare e di fare (cf. Gv 8,28-29). 
Egli era totalmente orientato a Dio, al quale dare testimonianza. 
Come Gesù, anche noi, sulla scia del nostro Maestro e Signore Gesù – 

siamo chiamati a essere e a vivere il primato di Dio nella nostra vita e nel 
nostro ministero non solo come un “servizio” da rendere alla sua Parola, ma 
anche con la consapevolezza di essere noi stessi “servi” della Parola. Al 
riguardo, non possiamo nascondere l’elemento di fatica che la sottomissione e 
la fedeltà perseverante alla Parola di Dio comportano, soprattutto quando 
aderire ad essa e porci al suo servizio ci rende “segno di contraddizione” 
rispetto alle logiche mondane. 
Vi sono due passi scritturistici – uno di Paolo e l’altro dell’evangelista Luca – 

che, a mio avviso, illustrano bene la natura di questo intimo legame tra il 
credente e la Parola. 
Quando l’apostolo Paolo scrive: «Ognuno ci consideri ministri di Cristo 

(uperétas Christōū)» (1Cor 4,1), per indicare i “ministri”  usa un termine greco 
molto raro nel Nuovo Testamento: uperétes. Oltre a Paolo, questo termine è 
stato impiegato anche dall’evangelista Luca all’inizio del suo Vangelo, là dove 
parla di coloro che «furono testimoni fin da principio» degli avvenimenti 
riguardanti Gesù e che – dice – «divennero ministri della parola (uperétai toû 
lógou)» (Lc 1,2). 
Perché sia Paolo che Luca non hanno impiegato il termine classico diàkonoi 

per indicare i ministri/servi del Vangelo, e hanno invece usato il termine 
uperétes, che ricorre solo nei due luoghi sopra indicati? Evidentemente perché 
volevano dare una sottolineatura particolare al “servizio” che gli annunciatori 
della Parola sono chiamati a rendere a quest’ultima. Il significato primario di 
uperétes è, infatti, quello di “rematore”. Ora, quando si trattava di navi di un 
certo cabotaggio, i rematori erano generalmente schiavi, che, per via della loro 
condizione, dovevano remare sotto costrizione. Non potevano decidere 
diversamente. Ma anche quando non si tratta di schiavi (pensiamo ad alcuni 
apostoli che Gesù ha scelto tra i pescatori) il remare rimaneva un’azione umile 
e faticosa. 
Affermare, dunque, che il “ministro del Vangelo” è un uperétes, significa 

definirlo come uno che aderisce alla Parola di Dio con umiltà, e che è conscio 

 «35Chi ci separerà dunque dall'amore di Cristo? Forse la tribolazione, l'angoscia, la persecuzione, 13

la fame, la nudità, il pericolo, la spada? 36Proprio come sta scritto: Per causa tua siamo messi a morte 
tutto il giorno, siamo trattati come pecore da macello. 37Ma in tutte queste cose noi siamo più che 
vincitori per virtù di colui che ci ha amati. 38Io sono infatti persuaso che né morte né vita, né angeli né 
principati, né presente né avvenire, 39né potenze, né altezza né profondità, né alcun'altra creatura 
potrà mai separarci dall'amore di Dio, in Cristo Gesù, nostro Signore» (Rm 8,35-39).



 9

della fatica che l’annuncio e la testimonianza di tale Parola comportano. Colui 
che annuncia è un uomo vincolato dalla forza luminosa del Vangelo, 
consapevole della resistenza e del rifiuto che l’annuncio può incontrare, e 
quindi della fatica che ogni discepolo di Cristo deve mettere nel conto nel 
portare avanti la sua missione, perché il discepolo non è più grande di chi l’ha 
mandato (cf. Gv 15,20). 
Abbiamo un luminoso esempio di ciò in san Paolo. «In catene per Cristo» (Fil 

1,13) e «prigioniero per Cristo Gesù» (Filemone 9), egli parla anche delle 
catene che porta per il Vangelo (cf. Ibid. 13). Benché siano stati gli uomini ad 
averlo concretamente costretto in catene, Paolo è consapevole del vincolo 
“indissolubile” che lo lega all’annuncio del Vangelo di Cristo. Da Lui afferrato, 
si sente suo prigioniero, tanto da arrivare a dire: «Non sono più io che vivo, ma 
Cristo vive in me» (Gal 2,20). 
L’apostolo Paolo ci esorta dunque a rimanere saldamente ancorati in Cristo 

al f ine di non venir meno di fronte al le prove e al le fatiche 
dell’evangelizzazione, soprattutto quando ci si trova di fronte all’indifferenza o 
al respingimento dell’annuncio. Al contrario, ci è chiesto di continuare “a 
remare” senza lasciarci intimidire dalle sfide che ci stanno davanti, in un 
mondo che appare sempre più secolarizzato e sordo agli appelli del Vangelo. Il 
Vangelo non può essere lasciato in quarantena in attesa di tempi migliori! Nel 
nostro cuore e nella nostra mente dovrebbero continuamente risuonare le 
parole di Paolo: «Guai a me se non annuncio il Vangelo!» (1Cor 9,16), parole 
che ci rivelano come l’adesione alla Parola di Dio – frequentata e accolta  – e 14

il suo annuncio non sono una scelta facoltativa, ma una necessità interiore, 
una vocazione irrinunciabile, un mandato che siamo chiamati a compiere 
come “servi” umili e obbedienti. E anche quando l’annuncio verbale non 
trovasse spazio e riscontro in chi ci ascolta, ci rimarrebbe pur sempre la 
possibilità di gridare il Vangelo gioiosamente e fiduciosamente con l’umile e 
silenziosa testimonianza della propria vita, sorretti dalla certezza che Cristo è 
sempre con noi e non ci abbandonerà a noi stessi. 

5. FIDUCIA NELL’AMORE CHE SALVA 
Vivere il “Primato” di Dio e della sua Parola, significa vedere la realtà con gli 

occhi di Dio , ossia avere uno sguardo che sa andare oltre le apparenze, che 15

sa fidarsi del Signore e della sua Parola, scorgendo – anche nelle situazioni 

 Maria ci insegna la frequentazione della Scrittura che diventa familiarità e assimilazione vitale del 14

pensiero di Dio. Lei «nella Parola di Dio è veramente a casa sua, ne esce e vi rientra con naturalezza. 
Ella parla e pensa con la Parola di Dio; la Parola di Dio diventa parola sua, e la sua parola nasce dalla 
Parola di Dio. Così si rivela, inoltre, che i suoi pensieri sono in sintonia con i pensieri di Dio, che il suo 
volere è un volere insieme con Dio» (BENEDETTO XVI, Lettera Enciclica Deus caritas est, n. 41).

 Come il profeta – che appartiene all’Assoluto – anche a noi è richiesto di vedere con gli occhi di Dio 15

e di saper offrire, alla luce della fede – dell’oculata fides – una lettura della realtà e della storia che 
scardini la lettura bipolare o “di parte” a cui è avvezzo il mondo: ricchi-poveri, buoni-cattivi, giusti-
peccatori. In altre parole, a noi è richiesto uno sguardo sapienziale della realtà, uno sguardo capace di 
vedere la verità profonda delle cose, sottesa a quello che è davanti agli occhi di tutti, ma che non 
viene visto da nessuno. Il profeta vede quello che Dio vede della realtà. 



 10

che considereremmo meno propizie – la sua mano misericordiosa sempre 
all’opera. In questo senso è molto bello e istruttivo rileggere il cap. 18 di 
Geremia. In esso il profeta è invitato a scendere nella bottega del vasaio 
perché quello che lì avviene è una parabola dell’agire di Dio nella storia: 

«1Questa parola fu rivolta dal Signore a Geremia: 2«Alzati e scendi nella bottega 
del vasaio; là ti farò udire la mia parola». 3Scesi nella bottega del vasaio, ed ecco, 
egli stava lavorando al tornio. 4Ora, se si guastava il vaso che stava modellando, 
come capita con la creta in mano al vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva 
un altro, come ai suoi occhi pareva giusto. 5Allora mi fu rivolta la parola del 
Signore in questi termini: 6«Forse non potrei agire con voi, casa d’Israele, come 
questo vasaio? Oracolo del Signore. Ecco, come l’argilla è nelle mani del vasaio, 
così voi siete nelle mie mani, casa d’Israele». 

Le mani del vasaio – che qui, con una descrizione antropomorfica, alludono a 
quelle di Dio – tendono a formare qualcosa che, oltre che utile e funzionale, 
sia anche bello e significativo. Il suo intento non tradisce, cioè, altre finalità 
surrettizie, come il dominare, il possedere, il trattenere... 
Soprattutto, le mani del vasaio sono pazienti: «Se – scrive Geremia – il vaso 

che stava modellando si guastava, come capita con la creta in mano a un 
vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva un altro, come ai suoi occhi pareva 
giusto» (18,4). È la pazienza permette al vasaio di non arrendersi di fronte agli 
insuccessi e ai fallimenti, e di perseverare, provando e riprovando, e 
imparando anche dai propri errori. 
Questa parabola sull’agire di Dio, vale anche nei confronti del nostro anelito e 

del nostro quotidiano impegno a vivere il nostro ministero alla luce del primato 
di Dio e della sua Parola. Guardare a noi stessi come ci guarda Dio ci 
consente di camminare con fiducia e perseveranza, capaci – alla bisogna – di 
integrare anche i fallimenti e gli insuccessi. Del resto, non è forse vero che in 
una bottega si procede spesso per tentativi, prima di giungere al risultato 
desiderato? Quel che importa è la scelta degli strumenti da utilizzare, quelli, 
cioè, che ci aprono docilmente alla sapienza del cuore e alla libertà interiore 
che provengono dallo Spirito del Signore, quelli che edificano la comunione 
secondo la logica dell’amore gratuito, quelli – in una parola – che nascono 
dall’ascolto della Parola di Dio e dal nutrimento eucaristico del Corpo e del 
Sangue di Gesù, Parola di Dio-fatta-carne per la nostra salvezza. E così sia!  

«Mi appoggio forse sulle mie forze? No, perché ho il suo pegno, ho 
con me la sua Parola: questa è il mio bastone, la mia sicurezza, il mio 
porto tranquillo. Anche se tutto il mondo è sconvolto, ho tra le mani la 
sua Scrittura, leggo la sua Parola. Essa è la mia sicurezza e la mia 
difesa» .16

 GIOVANNI CRISOSTOMO, Omelie, Prima dell’esilio, nn. 1-3.16


