IL PRIMATO DI DIO E LA PAROLA DI DIO
Chieti, Pontificio Seminario Regionale “S. Pio X" — 10 febbraio 2026

Ab. Donato Ogliari O.S.B.

Propongo, in questa nostra meditazione, di farci accompagnare dalla figura
del profeta Geremia, esempio concreto di una vita trasformata e plasmata dal
“primato di Dio” attraverso la chiamata profetica e un’interazione profonda con
la Parola di Dio che lo interpellava.

Dal momento in cui il Signore — per dirla con I'espressione utilizzata dallo
stesso Geremia — gli aveva rivolto la Parola (cf. Ger 1,4) — Geremia ha sempre
vissuto in funzione della chiamata ricevuta, anche se I'assunzione del compito
affidatogli non & mai stata priva di scossoni e di lacerazioni. E nota la
lamentazione che egli rivolgera al Signore e con la quale, con parole
fortissime, esprimera il proprio disappunto nell’essersi ritrovato a essere e a
fare quello che non avrebbe mai immaginato di diventare e di fare. «Mi hai
sedotto Signore — dira Geremia al Signore —, e io mi sono lasciato sedurre; mi
hai fatto violenza e hai prevalso» (Ger 20,7-9)1.

La descrizione migliore di questo processo € stata data da un teologo
israeliano, André Neher (1914-1988), uno studioso biblico di grande qualita,
oltre che un vero e proprio mistico:

«E dall'alterazione che ha inizio il dolore del profeta. Un uomo diviene
diverso. E strappato alla propria famiglia, al suo ambiente, alle sue
condizioni di vita, alla sua mentalita, al suo temperamento e buttato
altrove da Dio. E sottratto al suo stesso io e, trasformato, non riconosce
piu sé stesso. Si fa di lui la sua stessa contraddizione; dire cid che non ha
mai pensato, annuncia cido che ha sempre temuto. La sua esistenza ¢ |l
paradosso del suo essere. (...) Il profeta ha dinanzi a sé I'Assoluto.
L’alterazione ha per conseguenza ultima I'abbandono. Trasformato dalla
profezia, il profeta & nell’Assoluto agli occhi degli uomini e, davanti a Dio,
& fra gli uomini. E sé stesso, senza mai esserlo»2.

Geremia & dunque un esempio concreto di che cosa significhi, in profondita,
vivere il primato di Dio nella propria vita. Tenendo sullo sfondo la figura di
Geremia, riportiamo alla nostra attenzione alcuni aspetti che parlano anche a
noi che abbiamo acconsentito a fare del “primato di Dio” il cuore della nostra
presenza e missione nella Chiesa e nel mondo.

1. AMORE DI DIO CI PRECEDE
In primo luogo, come per Geremia, siamo invitati a riconoscere che la nostra
chiamata nasce dallAmore di Dio che ci precede, un amore che viene da

1 Non va dimenticato che i termini qui utilizzati da Geremia, nella Scrittura ebraica — il cui linguaggio &
corposo piu che concettuale — fanno normalmente riferimento alla violenza fisica di un uomo nei
confronti di una donna (cf. Es 22,15 e Dt 22,25-29).

2 A. NEHER, L’essenza del Profetismo, Casale Monferrato (Marietti) 1894, pp. 244-246.



2

lontano, dal precordio della stessa Trinita, potremmo dire. Cosi, del resto,
aveva detto il Signore a Geremia: «%“Prima di formarti nel grembo materno, ti
ho conosciuto, prima che tu uscissi alla luce, ti ho consacrato; ti ho stabilito
profeta delle nazioni™» (Ger 1,5).

Anche noi, che siamo stati chiamati dal Signore, siamo sempre stati da Lui
conosciuti e amati. All'inizio della nostra vocazione c’e¢ stata la sua iniziativa
amorosa3. Questo primato di Dio, che si traduce per prima cosa nel suo
sguardo d’amore, non € un concetto teologico astratto, ma la roccia su cui
poggia saldamente la nostra identita e dunque la nostra esistenza di uomini e
di presbiteri. Radicati nellAmore di Dio che per primo ci ha raggiunti, siamo
inviati a predicare e a testimoniare la verita e la bellezza di questo stesso
amore agli altri.

Ne consegue che vivere il “primato di Dio” nella nostra vita sacerdotale
significa anche riconoscere che l'efficacia del nostro ministero non dipende
innanzitutto dalla nostra bravura, dalla nostra eloquenza o dalle nostre
capacita organizzative, ma dal riconoscimento di questo amore che ci
precede, che ci avvolge, ci sostiene e ci modella anche quando noi
recalcitriamo. Questo amore ha un volto ben preciso, quello di Gesu: & da Lui
che attingiamo la linfa che nutre la nostra vita e il nostro ministero. E lui, infatti,
il protagonista principale di ogni nostra azione pastorale. Questo ordine &
irreversibile: quando lo invertiamo credendo di essere noi noi protagonisti,
trasformiamo il nostro ministero in attivismo e la nostra missione di annunciare
e testimoniare in mero efficientismo.

2. LA CENTRALITA DELLA RELAZIONE CON CRISTO

Capita senz’altro a tutti di sentirsi come schiacciati dalle urgenze pastorali. La
lista € lunga e sembra non finire mai, mentre il tempo sembra sempre
insufficiente. In questo vortice, emerge subdola la tentazione piu pericolosa,
ossia sostituire Dio con le “cose di Dio”, sostituire, cioé, il primato di Dio che
passa attraverso la nostra diuturna disponibilita a conformarci a Cristo, con le
attivita che svolgiamo. In altre parole, si pud essere cosi occupati nel servizio
del Signore da dimenticare il Signore stesso. Marta, la sorella di Maria e di
Lazzaro, ci € di ammonimento. Ella non faceva nulla di sbagliato nel servire il
Maestro, anzi si era contrariata nel vedere sua sorella Maria intenta ad
ascoltare Gesu accovacciata ai suoi piedi. Eppure Gesu le rivolse un dolce
rimprovero: «Marta, Marta, tu ti affanni e ti agiti per molte cose, ma di una
cosa sola c’e bisogno» (Lc 10,41-42a). Quella “cosa sola” di cui c’é bisogno &
proprio Lui, la relazione personale con lui, lo “stare con lui” (cf. Mc 3,13) per
entrare sempre piu profondamente in sintonia con lui e il suo Vangelo. Senza
guesta consapevolezza e questa prioritaria ricerca di Gesu, della sua
presenza e della sua amicizia, il nostro ministero rischia di essere sterile.

Nell’episodio in cui si narra dei problemi sorti nella primitiva comunita
cristiana riguardo all’assistenza alle vedove di lingua greca, che venivano

3 Gesu lo ricordera chiaramente ai suoi apostoli: «Non voi avete scelto me, ma io ho scelto voi» (Gv
15,16).



3

trascurate in favore di quelle di lingua ebraica, e in cui si decide l'istituzione dei
diaconi, gli Apostoli indicano quali sono le priorita alle quali essi devono
conformare il proprio ministero: «Quanto a noi, ci dedicheremo alla preghiera e
al ministero della Parola» (At 6,4).

Il seguente racconto illustra in maniera suggestiva questa verita:

«Un giorno, un vecchio professore fu chiamato come esperto a parlare sulla
pianificazione piu efficace del proprio tempo ai quadri superiori di alcune grosse
compagnie nordamericane. Decise allora di tentare un esperimento. In piedi,
tird fuori da sotto il tavolo un grosso vaso di vetro vuoto. Insieme prese anche
una dozzina di pietre, grosse quanto palle da tennis, che depose delicatamente
una a una nel vaso fino a riempirlo. Quando non si poteva aggiungere piu altri
sassi, chiese agli allievi: “Vi sembra che il vaso sia pieno?” e tutti risposero “Si!”.

Si chind di nuovo e tird fuori da sotto il tavolo una scatola piena di breccia che
versd sopra le grosse pietre, movendo il vaso perché la breccia potesse
infiltrarsi tra le pietre grosse fino al fondo. “E pieno questa volta il vaso?”
chiese. Divenuti piu prudenti, gli allievi cominciarono a capire e risposero:
“Forse non ancora”. Il vecchio professore si chind di nuovo e tird fuori questa
volta un sacchetto di sabbia che versd nel vaso. La sabbia riempi gli spazi tra i
sassi e la breccia. Quindi chiese di nuovo: “E pieno ora il vaso?”. E tutti, senza
esitare, risposero: “No!”. Infatti il vecchio prese la caraffa che era sul tavolo e
verso I'acqua nel vaso fino all’orlo.

A questo punto domanda: “Quale grande verita ci mostra questo
esperimento?”. Il piu audace rispose: “Questo dimostra che anche quando la
nostra agenda € completamente piena, con un po’ di buona volonta, si pud
sempre aggiungervi qualche impegno in piu, qualche altra cosa da fare”. “No”
rispose il professore. “Quello che I'esperimento dimostra & che se non si
mettono per primo le grosse pietre nel vaso, non si riuscira mai a farvele
entrare in seguito. Quali sono le grosse pietre, le priorita, nella vostra vita? La
cosa importante & mettere queste grosse pietre per prime nella vostra agenday.

Concretamente, per noi sacerdoti, mettere nel vaso della nostra quotidianita
innanzitutto le pietre grosse significare iniziare la giornata fondandola sulle
giuste priorita: un tempo appositamente dedicato alla preghiera e al dialogo
con il Signore, di modo che le attivita quotidiane — previste e non previste —
ricevano luce e forza da essi. E vero che, a volte, le urgenze pastorali possono
impedire un normale ritmo di preghiera, di intrattenimento con il Signore
nell’ascolto della sua Parola, ma le urgenze sono, appunto, quello che il loro
nome dice, e non il tessuto ordinario dell’attivita pastorale.

San Bernardo aveva usato parole molto dure per stigmatizzare la tentazione
ricorrente di lasciarci trasportare dalle attivita, questa menzogna sottile che
corrode e lentamente inaridisce la nostra anima. Scrivendo a papa Eugenio lll,
suo antico discepolo, chiama “maledette occupazioni’ quelle attivita che non
sono sufficientemente supportate dalla preghiera:

«Non confidare troppo nel grado di preghiera che ora possiedi: esso pud



deteriorarsi. Temo che in mezzo alle tue occupazioni, che sono molte,
non avendo speranza alcuna che abbiano fine, la tua anima inaridisca. E
quindi piu prudente che tu ti sottragga a tali occupazioni in tempo,
piuttosto che essere da esse trascinato, a poco a poco, la dove non vuoi
andare, cioé verso la durezza del cuore. Ecco dove potrebbero condurti
queste maledette occupazioni, se darai ad esse tutto te stesso, senza
lasciare per te niente di tuo. Poiché tutti ti hanno a disposizione, sii anche
tu uno di quelli che dispongono di te. Ricordati dunque, (...), di restituire te
a te stesso. Usa anche tu di te stesso, con tanti altri, o almeno dopo gl
altrin4.

Similmente, Benedetto XVI — in un discorso ai sacerdoti — diceva che

«una priorita molto importante &€ anche la relazione personale con
Cristo. Nel Breviario, il 4 novembre, leggiamo un bel testo di san Carlo
Borromeo, grande pastore, che ha dato veramente tutto sé stesso, e che
dice a noi, a tutti i sacerdoti: “Non trascurare la tua propria anima: se la
tua propria anima € trascurata, anche agli altri non puoi dare quanto
dovresti dare. Quindi, anche per te stesso, per la tua anima, devi avere
tempo”, o, in altre parole, la relazione con Cristo, il colloquio personale
con Cristo € una priorita pastorale fondamentale, € condizione per |l
nostro lavoro per gli altri! E la preghiera non € una cosa marginale: é
proprio “professione” del sacerdote pregare, anche come rappresentante
della gente che non sa pregare o non trova il tempo di pregare. La
preghiera personale, soprattutto la Preghiera delle Ore, € nutrimento
fondamentale per la nostra anima, per tutta la nostra azione»>.

E ancora:

«Questo & proprio del Pastore, che sia uomo di preghiera, che stia
dinanzi al Signore pregando per gli altri, sostituendo anche gli altri, che
forse non sanno pregare, non vogliono pregare, non trovano il tempo per
pregare. Come si evidenzia cosi che questo dialogo con Dio &€ opera
pastorale!»6.

Piu vicino a noi, risentiamo quanto il vescovo Don Tonino Bello — un uomo
alieno da spiritualismi — diceva al riguardo:

«Sulla preghiera, la prima cosa che mi viene da dire &€ che sono
rammaricato di non poter pregare di piu. Sperimento tutti i giorni che,
quando mi sono intrattenuto a lungo col Signore e gli ho confidato tutti i
problemi pastorali e personali che mi travagliano, le difficolta mi si
risolvono tra le mani come un cubetto di ghiaccio che si scioglie al sole.

4 BERNARDO DI CHIARAVALLE, De consideratione, 1,2ss.

S BENEDETTO XVI, Conclusione dell’Anno sacerdotale. Colloquio con i sacerdoti, Piazza San Pietro, 10
giugno 2010.

6 Incontro del Santo Padre Benedetto XVI con i sacerdoti della Diocesi di Albano, Castell Gandolfo, 31
agosto 2006.



Ma quando sono schiacciato dalle necessita che premono e l'assedio
delle urgenze stringe il mio tempo, subisco spesso la tentazione del “fai
da te”: ed & una mezza tragedia, perché non solo rimango travolto
dall’affanno delle cose, ma non riesco neppure a dare sbocchi plausibili a
quelle poche cose che mi riescono.

| Padri del deserto parlavano di demonio meridiano. lo penso che ci sia
anche un demonio mattutino. Ancora piu terribile. E quello che ti tenta
quando, per sbrigare le tue cose, ti alzi qualche ora prima del solito e,
invece che piantarti davanti al tabernacolo con un abbondante
supplemento d’orazione, ti immergi subito nel vortice delle faccende. (...)

A un prete che mi dichiarasse di far fatica a trovare il tempo per pregare,
direi cosi: “Fratello mio, te lo dico perché I'ho sperimentato sulla mia
pelle, non cedere alla lusinga della tua presunta onnipotenza. E’ un delirio
funesto che, alla lunga, ti distrugge. lo stesso, le frane piu grosse nella
mia vita pastorale le ho combinate quando ho fatto assegnamento sul mio
genio e sul mio dinamismo. Poi, forse un po’ tardi, mi sono accorto che
avrei potuto investire meglio le mie risorse legandomi in cooperativa col
Signore. Cosa che ho fatto subito.

E vero che questa nuova formula aziendale mi costringe a perdere
parecchio tempo col mio socio per I'impostazione concordata del lavoro,
per I'elaborazione bilaterale dei progetti, per la verifica dell'attivita e per la
revisione contabile: pero, a parte il piacere di godere dell’'amicizia e della
confidenza di questo partner davvero eccezionale, debbo dire che la
fatica si dimezza e che gli affari tornano. Parola d'uomo”. (...)

Senza l'alimentazione della preghiera (programmata, prevista anche
nella sua estensione, non lasciata all’occasionalita), la nostra spiritualita
sara solo appariscente: come la bellezza di certi bouquet che, pero,
quando ti avvicini, ti accorgi che sono costituiti da fiori finti, senza
morbidezza e senza profumo» (Don Tonino Bello).

3. “SEGNI” DELL’ASSOLUTO

Ritornando al profeta Geremia, la sua vita — ormai trasformata e plasmata
dalla Parola di Dio — era divenuta essa stessa un “segno” attraverso cui Dio
parlava al suo popolo.

— Geremia é invitato a tagliarsi i capelli e a fare lutto, come segno di Dio che
vede strappata la bellezza del popolo a causa del suo peccato’;

7 «Taglia la tua chioma e gettala via, / e intona sulle alture un lamento, / perché il Signore ha rigettato
e abbandonato / questa generazione che ha meritato la sua ira» (Ger 7,29).



6

— Geremia € invitato a non sposarsi, a non avere figli e a non essere parte
delle “liturgie” familiari e domestiche della vita, per essere segno della
solitudine esistenziale e della “sterilita” cui porta il peccato del popolo8.

— Geremia deve comprare un campo, pur sapendo e annunciando la
Deportazione, come segno di speranza del ritorno®.

Geremia vive alllombra dell’Assoluto. L’Assoluto € il suo destino, la sua luce,
la sua forza, il suo riparo, ma anche la ragione dell'incomprensione di cui sara
fatto oggetto. Egli deve, infatti, annunciare sapendo gia che dovra
sperimentare cid che anche Dio vive: il non ascolto, il rifiuto'0. Questo dara
voce alle “lamentazioni” di Geremia, il quale urlera a Dio la sua frustrazione,
provocata dal fatto che deve continuamente scontrarsi con il rifiuto del popolo,
rifiuto del messaggio di cui & portatore e rifiuto della sua stessa persona'. E
tuttavia, egli diventa “segno” di Dio proprio quando egli sperimenta la non
corresponsione del popolo, anche quando il suo annuncio — come nel caso
dell’acquisto del campo — & foriero di speranza nel futuro.

Con Gesu questo aspetto diventera centrale nel cammino di sequela e di
invio: il discepolo € chiamato a percorrere lo stesso itinerario di Gesu,
compresa la persecuzione e la croce, e a percorrerlo insieme con Lui'2,
divenendo un segno eloquente del “primato di Dio” e del suo Regno.

Anche noi, come Geremia, siamo chiamati a essere “segno” dell’Assoluto in
mezzo ai nostri fratelli e sorelle, particolarmente coloro che sono stati affidati
alle nostre cure. Chi desidera vivere il “primato di Dio” nella propria vita deve
rendersi vulnerabile alla Parola e all’agire del Signore, mettendo nel conto le

8 «1Mi fu rivolta questa parola del Signore: 2‘Non prendere moglie, non avere figli né figlie in questo
luogo, 3perché dice il Signore riguardo ai figli e alle figlie che nascono in questo luogo e riguardo alle
madri che li partoriscono e ai padri che li generano in questo paese: 4Moriranno di malattie strazianti,
non saranno rimpianti né sepolti, ma diverranno come letame sul suolo. Periranno di spada e di fame;
i loro cadaveri saranno pasto agli uccelli del cielo e alle bestie della terra”. 5Poiché cosi dice il Signore:
“Non entrare in una casa dove si fa un banchetto funebre, non piangere con loro e non commiserarli,
perché io ho ritirato da questo popolo la mia pace — oracolo del Signore —, la mia benevolenza e la
mia compassione. 8Moriranno in questo paese grandi e piccoli; non saranno sepolti né si fara lamento
per loro e nessuno per disperazione si fara incisioni né per lutto si tagliera i capelli per loro. 7Non si
spezzera il pane all’afflitto per consolarlo del morto e non gli si dara da bere il calice della
consolazione per suo padre e per sua madre”. 8Non entrare nemmeno in una casa dove si banchetta
per sederti a mangiare e a bere con loro, ®poiché cosi dice il Signore degli eserciti, Dio d’Israele:
Ecco, sotto i vostri occhi e nei vostri giorni fard cessare da questo luogo i canti di gioia e di allegria, i
canti dello sposo e della sposa”» (Ger 16,1-9).

9 «Poiché dice il Signore degli eserciti, Dio di Israele: Ancora si compreranno case, campi e vigne in
questo paese!» (Ger 32,15).

10 «25Da quando i vostri padri sono usciti dall’Egitto fino ad oggi, io vi ho inviato con assidua premura
tutti i miei servi, i profeti; 26ma non mi hanno ascoltato né prestato orecchio, anzi hanno reso dura la
loro cervice, divenendo peggiori dei loro padri. 27Dirai loro tutte queste cose, ma non ti ascolteranno; li
chiamerai, ma non ti risponderanno» (Ger 7,25-27). Si veda anche 11,1-8.

11 Cf., ad esempio, Ger 15,10-14.16-18; 20,7-9.14-15.18; 26,7-9.

12 cf. Gv 15,20; Mt 5,11-12; Mc 8,31-35 e //.




7

contrarieta. «ll profeta — come ci ha ricordato sopra A. Neher — ha dinanzi a sé
I'’Assoluto. L’alterazione ha per conseguenza ultima I'abbandono».

Fare del primato di Dio il Leitmotiv della nostra vita e del nostro ministero
comporta dunque anche I'esperienza dell’incomprensione, e di quel senso di
solitudine che talora ne deriva, come parte integrante del nostro ministero.
Essa non &, tuttavia, un’esperienza di sterilita, bensi un’occasione che ci apre
con maggior fiducia alla Grazia e in cui I'anima si spoglia delle sue sicurezze
umane per appoggiarsi solo su Dio e sulla sua Parola generatrice di vita. E
allora, cioe, che noi impariamo chi siamo veramente, al di la dei ruoli e delle
aspettative, scoprendo le nostre fragilita, le nostre resistenze, i nostri idoli
nascosti, ma soprattutto sperimentando la tenerezza del Padre che ci ama, e
che ci ama non per quello che facciamo, ma per quello che siamo.

Inoltre, quando Dio occupa veramente il primo posto, il cuore diventa libero.
Libero dal bisogno di approvazione, libero dalla tirannia delle aspettative altrui
e dei risultati che bisogna esibire, libero dalla paura del fallimento, libero dalle
frustrazioni che paralizzano, libero anche dalle sofferenze, perché anche
queste ultime vengono vissute alla luce della grande speranza che il Signore
Gesu ha incarnato.

Questa liberta che ci & dato di sperimentare ci consente di vivere il nostro
ministero con serenita, consapevoli che non stiamo cercando di costruire
qualcosa per noi, ma stiamo collaborando con Dio per far crescere il suo
Regno, come Lui sa. Se il primato di Dio & vissuto in questo modo, allora
anche le difficolta non potranno scoraggiarci, perché la nostra ancora non &
fissata in noi, ma in Dio, non in terra ma in cielo, e, anche in mezzo alle
tempeste, il Signore non manchera di farci sentire la sua presenza che
consola e vivifica.

Al riguardo, c’€ un’immagine evangelica molto bella, tratta dal Vangelo di
Marco, alla quale dovremmo riandare spesso col pensiero, soprattutto nei
momenti di stanca, di aridita, di delusione.

«4’Venuta la sera, la barca era in mezzo al mare ed egli, da solo, a terra.
48\/edendoli pero affaticati nel remare, perché avevano il vento contrario, sul
finire della notte egli andd verso di loro, camminando sul mare, e voleva
oltrepassarli. 49Essi, vedendolo camminare sul mare, pensarono: «E un
fantasmaly, e si misero a gridare, 3%perché tutti lo avevano visto e ne erano
rimasti sconvolti. Ma egli subito parld loro e disse: «Coraggio, sono io, non
abbiate paura!». 51E sali sulla barca con loro e il vento cesso» (Mc 6,47-51a).

E peculiarita di Marco aver aggiunto a questa scena il particolare che Gesu
voleva oltrepassare i suoi discepoli che, nella barca, remavano contro il vento
contrario. Come Figlio di Dio, Gesu avrebbe potuto oltrepassarli facilmente, e
invece cambia idea e decide di non farlo. Anziché oltrepassarli, dunque, sale
sulla barca con loro, e solo allora il ventd cesso. E la presenza del Signore a
bordo della barca della nostra vita e della barca della Chiesa che ci consente
di procedere anche in mezzo alle difficolta e alle contraddizioni della micro- e



8

macro-storia. Gesu non ci lascia soli! Egli € sempre con noi, al nostro fianco,
soprattutto nei momenti piu difficili o bui del nostro ministero!'3

4. “SERVI” DELLA PAROLA

Vivere il “primato di Dio” comporta, da parte del credente, una docile
sottomissione alla sua Parola. Ce lo ha insegnato lo stesso Gesu, il quale era
— per cosi dire — al servizio del suo stesso Vangelo, in quanto annunciava e
faceva cio che il Padre suo gli diceva di annunziare e di fare (cf. Gv 8,28-29).
Egli era totalmente orientato a Dio, al quale dare testimonianza.

Come Gesu, anche noi, sulla scia del nostro Maestro e Signore Gesu —
siamo chiamati a essere e a vivere il primato di Dio nella nostra vita e nel
nostro ministero non solo come un “servizio” da rendere alla sua Parola, ma
anche con la consapevolezza di essere noi stessi “servi’ della Parola. Al
riguardo, non possiamo nascondere I'elemento di fatica che la sottomissione e
la fedelta perseverante alla Parola di Dio comportano, soprattutto quando
aderire ad essa e porci al suo servizio ci rende “segno di contraddizione”
rispetto alle logiche mondane.

Vi sono due passi scritturistici — uno di Paolo e l'altro dell’evangelista Luca —
che, a mio awviso, illustrano bene la natura di questo intimo legame tra il
credente e la Parola.

Quando l'apostolo Paolo scrive: «Ognuno ci consideri ministri di Cristo
(uperétas Christod)» (1Cor 4,1), per indicare i “ministri” usa un termine greco
molto raro nel Nuovo Testamento: uperétes. Oltre a Paolo, questo termine &
stato impiegato anche dall’evangelista Luca all’inizio del suo Vangelo, Ia dove
parla di coloro che «furono testimoni fin da principio» degli avvenimenti
riguardanti Gesu e che — dice — «divennero ministri della parola (uperétai tod
légou)» (Lc 1,2).

Perché sia Paolo che Luca non hanno impiegato il termine classico diakonoi
per indicare i ministri/servi del Vangelo, e hanno invece usato il termine
uperétes, che ricorre solo nei due luoghi sopra indicati? Evidentemente perché
volevano dare una sottolineatura particolare al “servizio” che gli annunciatori
della Parola sono chiamati a rendere a quest’ultima. Il significato primario di
uperétes ¢, infatti, quello di “rematore”. Ora, quando si trattava di navi di un
certo cabotaggio, i rematori erano generalmente schiavi, che, per via della loro
condizione, dovevano remare sotto costrizione. Non potevano decidere
diversamente. Ma anche quando non si tratta di schiavi (pensiamo ad alcuni
apostoli che Gesu ha scelto tra i pescatori) il remare rimaneva un’azione umile
e faticosa.

Affermare, dunque, che il “ministro del Vangelo” € un uperétes, significa
definirlo come uno che aderisce alla Parola di Dio con umilta, e che & conscio

13 «35Chi ci separera dunque dall'amore di Cristo? Forse la tribolazione, I'angoscia, la persecuzione,
la fame, la nudita, il pericolo, la spada? 36Proprio come sta scritto: Per causa tua siamo messi a morte
tutto il giorno, siamo ftrattati come pecore da macello. 3’Ma in tutte queste cose noi siamo piu che
vincitori per virtu di colui che ci ha amati. 38lo sono infatti persuaso che né morte né vita, né angeli né
principati, né presente né avvenire, 3°né potenze, né altezza né profondita, né alcun'altra creatura
potra mai separarci dall'amore di Dio, in Cristo Gesu, nostro Signore» (Rm 8,35-39).



9

della fatica che I'annuncio e la testimonianza di tale Parola comportano. Colui
che annuncia € un uomo vincolato dalla forza Iluminosa del Vangelo,
consapevole della resistenza e del rifiuto che I'annuncio puo incontrare, e
quindi della fatica che ogni discepolo di Cristo deve mettere nel conto nel
portare avanti la sua missione, perché il discepolo non € piu grande di chi I'ha
mandato (cf. Gv 15,20).

Abbiamo un luminoso esempio di cio in san Paolo. «In catene per Cristo» (Fil
1,13) e «prigioniero per Cristo Gesu» (Filemone 9), egli parla anche delle
catene che porta per il Vangelo (cf. /bid. 13). Benché siano stati gli uomini ad
averlo concretamente costretto in catene, Paolo &€ consapevole del vincolo
“‘indissolubile” che lo lega all’annuncio del Vangelo di Cristo. Da Lui afferrato,
si sente suo prigioniero, tanto da arrivare a dire: «Non sono piu io che vivo, ma
Cristo vive in me» (Gal 2,20).

L'apostolo Paolo ci esorta dunque a rimanere saldamente ancorati in Cristo
al fine di non venir meno di fronte alle prove e alle fatiche
dell’evangelizzazione, soprattutto quando ci si trova di fronte all'indifferenza o
al respingimento dell’annuncio. Al contrario, ci & chiesto di continuare “a
remare” senza lasciarci intimidire dalle sfide che ci stanno davanti, in un
mondo che appare sempre piu secolarizzato e sordo agli appelli del Vangelo. Il
Vangelo non pu0 essere lasciato in quarantena in attesa di tempi migliori! Nel
nostro cuore e nella nostra mente dovrebbero continuamente risuonare le
parole di Paolo: «Guai a me se non annuncio il Vangelo!» (1Cor 9,16), parole
che ci rivelano come I'adesione alla Parola di Dio — frequentata e accolta'4 — e
il suo annuncio non sono una scelta facoltativa, ma una necessita interiore,
una vocazione irrinunciabile, un mandato che siamo chiamati a compiere
come “servi’ umili e obbedienti. E anche quando lI'annuncio verbale non
trovasse spazio e riscontro in chi ci ascolta, ci rimarrebbe pur sempre la
possibilita di gridare il Vangelo gioiosamente e fiduciosamente con 'umile e
silenziosa testimonianza della propria vita, sorretti dalla certezza che Cristo &
sempre con noi e non ci abbandonera a noi stessi.

5. FIDUCIA NELL’AMORE CHE SALVA

Vivere il “Primato” di Dio e della sua Parola, significa vedere la realta con gli
occhi di Dio'®, ossia avere uno sguardo che sa andare oltre le apparenze, che
sa fidarsi del Signore e della sua Parola, scorgendo — anche nelle situazioni

14 Maria ci insegna la frequentazione della Scrittura che diventa familiarita e assimilazione vitale del
pensiero di Dio. Lei «nella Parola di Dio &€ veramente a casa sua, ne esce e vi rientra con naturalezza.
Ella parla e pensa con la Parola di Dio; la Parola di Dio diventa parola sua, e la sua parola nasce dalla
Parola di Dio. Cosi si rivela, inoltre, che i suoi pensieri sono in sintonia con i pensieri di Dio, che il suo
volere & un volere insieme con Dio» (BENEDETTO XVI, Lettera Enciclica Deus caritas est, n. 41).

15 Come il profeta — che appartiene all’Assoluto — anche a noi & richiesto di vedere con gli occhi di Dio
e di saper offrire, alla luce della fede — dell'oculata fides — una lettura della realta e della storia che
scardini la lettura bipolare o “di parte” a cui € avvezzo il mondo: ricchi-poveri, buoni-cattivi, giusti-
peccatori. In altre parole, a noi € richiesto uno sguardo sapienziale della realta, uno sguardo capace di
vedere la verita profonda delle cose, sottesa a quello che & davanti agli occhi di tutti, ma che non
viene visto da nessuno. |l profeta vede quello che Dio vede della realta.




10

che considereremmo meno propizie — la sua mano misericordiosa sempre
allopera. In questo senso € molto bello e istruttivo rileggere il cap. 18 di
Geremia. In esso il profeta & invitato a scendere nella bottega del vasaio
perché quello che li avviene € una parabola dell’agire di Dio nella storia:

«'Questa parola fu rivolta dal Signore a Geremia: 2«Alzati e scendi nella bottega
del vasaio; la ti fard udire la mia parola». 3Scesi nella bottega del vasaio, ed ecco,
egli stava lavorando al tornio. 4Ora, se si guastava il vaso che stava modellando,
come capita con la creta in mano al vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva
un altro, come ai suoi occhi pareva giusto. 5Allora mi fu rivolta la parola del
Signore in questi termini: é«Forse non potrei agire con voi, casa d’Israele, come
questo vasaio? Oracolo del Signore. Ecco, come l'argilla € nelle mani del vasaio,
cosi voi siete nelle mie mani, casa d’Israele».

Le mani del vasaio — che qui, con una descrizione antropomorfica, alludono a
quelle di Dio — tendono a formare qualcosa che, oltre che utile e funzionale,
sia anche bello e significativo. Il suo intento non tradisce, ciog, altre finalita
surrettizie, come il dominare, il possedere, il trattenere...

Soprattutto, le mani del vasaio sono pazienti: «Se — scrive Geremia — il vaso
che stava modellando si guastava, come capita con la creta in mano a un
vasaio, egli riprovava di nuovo e ne faceva un altro, come ai suoi occhi pareva
giusto» (18,4). E la pazienza permette al vasaio di non arrendersi di fronte agli
insuccessi e ai fallimenti, e di perseverare, provando e riprovando, e
imparando anche dai propri errori.

Questa parabola sull'agire di Dio, vale anche nei confronti del nostro anelito e
del nostro quotidiano impegno a vivere il nostro ministero alla luce del primato
di Dio e della sua Parola. Guardare a noi stessi come ci guarda Dio ci
consente di camminare con fiducia e perseveranza, capaci — alla bisogna — di
integrare anche i fallimenti e gli insuccessi. Del resto, non & forse vero che in
una bottega si procede spesso per tentativi, prima di giungere al risultato
desiderato? Quel che importa €& la scelta degli strumenti da utilizzare, quelli,
cioe, che ci aprono docilmente alla sapienza del cuore e alla liberta interiore
che provengono dallo Spirito del Signore, quelli che edificano la comunione
secondo la logica dellamore gratuito, quelli — in una parola — che nascono
dall’ascolto della Parola di Dio e dal nutrimento eucaristico del Corpo e del
Sangue di Gesu, Parola di Dio-fatta-carne per la nostra salvezza. E cosi sial

«Mi appoggio forse sulle mie forze? No, perché ho il suo pegno, ho
con me la sua Parola: questa é il mio bastone, la mia sicurezza, il mio
porto tranquillo. Anche se tutto il mondo é sconvolto, ho tra le mani la
sua Scrittura, leggo la sua Parola. Essa € la mia sicurezza e la mia
difesa»6.

16 GiovanNI CRISOSTOMO, Omelie, Prima dell’esilio, nn. 1-3.



